ISSN: 2282-4189

LUISS r

Research Center
for European Analysis
and Policy

EMUNA
ITALIA

EMUNA Brief13/2025

CONOSCENZA DELLE RELIGIONI - 29 ottobre 2025
Pio Colonnello

Il problema della teodicea e la kenosi divina



IL PROBLEMA DELLA TEODICEA E LA KENOSI DIVINA

Pio Colonnello™

Abstract

Oggigiorno, ritorna linterrogativo: spiegare la teodicea, come spiegare la sofferenza del giusto, ad esempio
la tormentosa vicenda di Giobbe? Forse la chiave di lettura della sofferenza del giusto puo essere nel
mysterium tremendum divino, nella sperimentazione del mistero di Dio, nellaffermazione che Egli, puo
essere compreso puramente per negativum e percio il suo vero svelamento e un nascondimento? Uno dei
tentativi di risposta piu interessanti, a riguardo, proviene da Hans Jonas, un pensatore ebraico che ha a
lungo riflettuto sull'intreccio tra teodicea e kenosi, a iniziare da un'esperienza epocale del Novecento,
l'olocausto degli Ebrei ad Auschwitz. D’altra parte, non meno sorprendente ¢ la tesi di Luigi Pareyson. Come
nella proposta teoretica di Jonas appare un Dio sofferente, un Dio che patisce, il quale concedendo alluomo
la liberta, ha rinunciato alla sua potenza, ugualmente nelle tesi dell'ultimo Pareyson viene in chiaro la figura
di un Dio che soffre e che vuole soffrire.

Parole chiave: Teodicea, Kenosi, mistero divino



«O¢ &v popdfi B0l UndpxQv oUy Gpmaypdv fyrcato T gival icov T B, GAAG EauTOV
ekévQoev, popdnv Sovou AaBwv, v Opowwpatt AvBpwtQv yevopevog: kai oxfiuatt eUpedeic wg
avBpQmog, EtaneivQoev Eautov, yevouevog Utkoog péxpt Bavatou, Bavdtou 8¢ otaupoly

Fil2,7

Per focalizzare maggiormente la questione, preferisco partire dal tema della teodicea nel suo nesso
con lidea della kenosi divina, giustappunto il concetto paolino della Lettera ai Filippesi.

Come spiegare la teodicea, come spiegare la sofferenza del giusto, ad esempio la tormentosa
vicenda di Giobbe'? Forse bisogna credere, con Jaspers, che la «colpa» di Giobbe ¢ alla fine la colpa della
creatura che non puo non incorrere nello scacco e nel naufragio esistenziale’? Oppure si deve ritenere, con
Camus, che la «colpa» di Giobbe &, in sostanza, [«assurdo» dell'esistenza®? O ancora, occorre dar ragione a
Sartre nellopinare che luomo & una «passione inutile»”, che nessuna pace illusoria puo consolare, e che solo
nella coscienza del male e del limite vi e la scoperta della vera identita umana? D'altra parte, se non ci
lasciamo affascinare dai temi della letteratura esistenziale che ha ripensato, a suo modo, il motivo della
domanda jobica, resta la domanda: forse la chiave di lettura puo essere proprio nel mysterium tremendum
divino, nella sperimentazione del mistero di Dio, nellaffermazione che Egli, linaccessibile, puo essere
esperito puramente per negativum e percio il suo vero svelamento & un nascondimento? Eppure, il concetto
di Deus absconditus appare problematico per lebraismo. La dottrina ebraica, la Torah, si basa sul
presupposto che e sempre possibile la conoscenza di Dio, anche se in modo imperfetto, limitato, poiché lui
stesso ha dato rivelazione di sé e del suo volere. Occorre allora reinterpretare lintera vicenda di Giobbe a
partire da altri orizzonti ermeneutici, oggi dopo che sullesperienza del dolore, della colpa e del negativo
sono confluiti gli innumerevoli rivoli esegetici della teologia negativa, della teologia dialettica e della teologia

della crisi. Una delle proposte ermeneutiche piu interessanti proviene oggi da Hans Jonas, un pensatore

e  Professore Onorario di Filosofia Teoretica, Universita della Calabria

! La bibliografia sulla questione della teodicea & palesemente sterminata. In questa sede, mi limito a citare alcuni
importanti studi sul Libro di Giobbe: G. Ravasi, Giobbe, Boria, Roma, 1984; G. Moretto, Giustificazione e interrogazione. Giobbe
nella filosofia, Guida, Napoli, 1991, p. 115; Domande a Giobbe, a cura di M. Ciampa, Citta Nuova, Roma, 1989, p. 84; E. Bloch,
Ateismo nel cristianesimo, tr. it. di F. Coppellotti, Feltrinelli, Milano, 1971, pp. 159 sgg.; Ph. Nemo, Giobbe e l'eccesso del male, tr. it.
di A. M. Baggio, Citta Nuova, Roma, 1981; G. Mura, Angoscia e esistenza, Citta Nuova, Roma, 1982, pp. 123 sgg.; pp. 158 sgg. e
passim; P. Colonnello, La questione della colpa tra filosofia dell’esistenza ed ermeneutica, Loffredo, Napoli 1995.

2 Cfr. K. Jaspers, Del tragico, trad. it. di l.A. Chiusano, SE, Milano, 1987, p. 26; cfr. anche Id., La questione della colpa, a
cura di A. Pinotti, Cortina, Milano, 1996; P. Ricoeur, Finitudine e colpa, a cura di |. Bertoletti, Morcelliana, Brescia, 2021.

3 E noto come il tema dell*assurdo” ricorra nelle opere di A. Camus, da Il mito di Sisifo, Opere, a cura di R. Grenier, tr.
it. di A. Borelli, Bompiani, Milano, 1992, pp. 195-335, a La peste, Opere, cit., pp. 369-615. Su Camus, cfr. A. Bresolin, Sofferente e
fumatore. Camus e la bilancia di Giobbe, Castelvecchi ed., Roma, 2024.

“).P. Sartre, L’essere e il nulla, tr. it. di G. Del Bo, Il Saggiatore, Milano, 1988, p. 738.



ebraico che ha a lungo riflettuto sullintreccio tra teodicea e kenosi, a iniziare da un'esperienza epocale del
Novecento, lolocausto degli Ebrei ad Auschwitz’.

La domanda di Giobbe, osserva Jonas, &€ da sempre il problema fondamentale della teodicea.
Tuttavia, se inizialmente i profeti biblici potevano dare una risposta allinterrogativo di Giobbe con il ricorso
allidea di alleanza, ricordando come proprio il popolo, che aveva stretto il patto con Dio, era diventato
infedele, in seguito, nei secoli di fedelta che sequirono, nessuna colpa poté essere addotta per legittimare,
giustificare o almeno spiegare la sofferenza o il male o il negativo: si fece allora ricorso al concetto di
testimonianza, elaborato dapprima nelleta dei Maccabei e in sequito identificato con il concetto di martirio,
cioé con il sacrificio del giusto e dellinnocente chiamato «a sopportare lo scandalo del male». Tuttavia, a
parere di Jonas, nulla di tutto questo puo servire a comprendere l'evento epocale di Auschwitz, un'esperienza
del tutto inedita, che non puo essere intesa alla luce delle categorie teologiche tradizionali: «<Non vi & piu
posto per fedelta o infedelta, fede e agnosticismo, colpa e pena, o per termini come testimonianza, prova, e
speranza di salvezza e neppure per forza e debolezza, eroismo o vilta, resistenza o rassegnazione. Di tutto cio
non sapeva nulla Auschwitz che divoro bambini che non possedevano ancora luso della parola e ai quali
questa opportunita non fu neppure concessa. Chi vi mori, non fu assassinato per la fede che professava e
neppure a causa di essa o di una qualche convinzione personale»®. Allora, la domanda preliminare da porre
non puo essere altro che questa: «perché Dio permise che cio accadesse; ma quale Dio poteva permetterlo?».
Se non si vuole rinunciare tout court al concetto di Dio, occorre allora affidarsi al «rischio» del pensiero,
tentando cioé lavventura di ripensare questo concetto in modo completamente inedito, e percio cercando
davvero una risposta nuova allantica domanda di Giobbe. Jonas si avventura pertanto lungo sentieri
veramente impervi, il cui tratto, non sempre visibilmente tracciato, rinvia alla questione kantiana
dell'orientamento nel pensiero.

Jonas propone anzitutto una suggestiva rielaborazione del tema biblico della creazione divina,
ricorrendo a quella «forma di comunicazione del pensiero che Platone ha ammesso per la sfera che travalica
il mondo conoscibile» cioé il mito, e del racconto mitico della creazione sviluppa in modo peculiare alcune
implicazioni teologiche. Prima di tutto acquista rilievo limmagine di Dio sofferente, ma non nel senso del
mito cristiano, cioé nel senso di un evento avvenuto una volta per tutte nella storia, vale a dire lincarnazione
e la crocifissione di Gesu. La sofferenza in Dio, invece, significa che il rapporto tra Dio e mondo, a iniziare
dallatto della creazione, implica per Dio stesso, in qualche modo, la sofferenza. In secondo luogo, il mito
elaborato da Jonas presenta limmagine di un Dio diveniente, che & in antitesi con la tradizione platonico-

cristiana della teologia filosofica: qui si ipotizza un Dio «temporalizzato», che difetta di un'essenza

> Cfr. H. Jonas, Il concetto di Dio dopo Auschwitz. Una voce ebraica, tr. it. di C. Angelino, Il Melangolo, Genova, 1989.
Su Jonas: C. Manzo, Dalla mistica di Isaac Luria al Dio di Hans Jonas impotente contro il male della Shoah, Elison Publishing,
Novoli (LE), 2016; F. Fossa, Il concetto di Dio dopo Auschwitz. Hans Jonas e la gnosi, ETS, Pisa, 2014.

® Ibid., p. 22.



immutabile nelleternita; gli & che la relazione di Dio con il mondo implica che egli faccia «esperienza di
qualcosa in uno con il mondo e che il suo proprio essere venga intaccato da cio che nel mondo “accade e
tramonta”» ’. Inoltre, accanto allidea di un Dio sofferente e diveniente prende corpo limmagine di un Dio
«che si prende cura, di un Dio che non ¢ lontano e distante e chiuso in sé stesso, ma coinvolto in cio di cui si
preoccupa»®. A partire da questi presupposti Jonas avanza lipotesi che occorre rinunziare ad uno degli
attributi assegnati a Dio dalla dottrina tradizionale, vale a dire allillimitata potenza divina, la quale puo
coesistere con la bonta assoluta solo a patto di una incomprensibilita di Dio o di una sua accettazione come
mysterium. Solo a cospetto di un Dio del tutto inaccessibile, inattingibile, si puo affermare che, nonostante
egli sia assolutamente buono e onnipotente, tolleri lesistenza del male nel mondo. Insomma, i tre
fondamentali attributi divini, la bonta, lonnipotenza e la comprensibilita, sono in un rapporto che la
relazione tra due esclude il terzo. Quali sono allora i due concetti veramente essenziali e quale deve essere
escluso, dopo che nella storia si e verificato un evento come Auschwitz? Certamente, la bonta é coestensiva
allo stesso concetto di Dio. Anche la comprensibilita non puo essere negata, sebbene conosca il doppio
limite dell'essenza infinita di Dio e della limitatezza umana. Si € gia detto che il concetto di Deus absconditus
- come anche il concetto del Dio assurdo - appare problematico, se non addirittura estraneo all'ebraismo.
Resta dunque da escludere lonnipotenza divina: «Durante gli anni in cui si scateno la furia di Auschwitz Dio
restd muto. Dio tacque. E ora aggiungo: non intervenne, non perché non lo volle, ma perché non fu in
condizione di farlo»®. Qui Jonas si allontana dalla piu antica dottrina ebraica, ma bisogna comunque
precisare che egli riferisce limportanza divina solamente alla realta fisica. A suo parere, Dio ha rinunciato
alla sua potenza proprio nel concedere la liberta all'uomo.

Tutte le argomentazioni di Jonas sembrano comunque convergere in un epicentro morale: esse
richiamano la piena responsabilita umana nei confronti del male. Allora, la strada della salvezza, e
l'abbandono della colpa, inizia col tentativo delluomo di «fare se stesso a immagine e somiglianza della
bonta infinita di Dio», non della sua presunta onnipotenza.

A ben guardare, pero, la risposta di Jonas, cioe il suo richiamo allimpotenza di Dio, & del tutto
opposta a quella offerta nel libro di Giobbe, dove & asserita la pienezza della potenza di Dio creatore. Ma
Jonas pare suggerire che nel giusto che soffre & dato scorgere Dio stesso che soffre, che compatisce, che
subisce.

In ogni caso, la proposta teoretica del pensatore ebraico risulta senzaltro suggestiva e originale; qui

poco importa che essa risulti distante sia dalla pitt antica dottrina dell'ebraismo, sia dai canoni dell'ortodossia

7 Ibid., p. 29.
8 Ibid., p. 30.
? Ibid., p. 35.



cattolica’; interessa piuttosto la sua ideale consonanza con alcune proposte ermeneutiche contemporanee,
che pure hanno trattato il tema del negativo o del «non» (la «non»-potenza) o il tema del male in Dio. Mi
riferisco, in particolare, a Luigi Pareyson e alla chiarificazione, condotta nellultima fase del suo pensiero, di
quella «pietra di scandalo», di quellelemento sconvolgente che & il <male» in Dio.

La tesi di Pareyson & che proprio per affermarsi come realta positiva e vittoria sul male, «Dio ha
dovuto conoscere la negazione e fare esperienza del negativo», trasformando, nella sua attivita creatrice, il
nulla statico del «<non-essere» iniziale nel «<nulla attivo» che & il male. Sebbene il male si presenti in lui solo
come una remota possibilita che nasce gia vinta e destituita di ogni tentativo di attualizzarsi. Lasciamo pure
da parte il problema del nesso tra Luigi Pareyson e lultimo Schelling: in realta, le tesi pareysoniane si
presentano esplicitamente come una rielaborazione e uno sviluppo della filosofia positiva di Schelling, che
pure aveva ricondotto a Dio, causa del mondo, la causa dellimperfezione e del male che il mondo racchiude.
Non € il caso qui di soffermarsi sul tema dello «stupore della ragione» quale scelta fondamentale del tardo
Schelling. Vale invece la pena di richiamare, nellultima speculazione pareysoniana, il valore e il ruolo della
sofferenza, che & identificata, non a caso, con lanima dell'universo, con il respiro stesso del cosmo: «La
potenza del dolore non si ferma qui [...]. La sofferenza diventa rivelativa: apre il cuore dolorante della realta e
svela il segreto dell'essere. Essa insegna che il destino delluomo € lespiazione, e che come piu forte del male
il dolore ¢ il senso della vita e lanima delluniverso»". Ma la potenza del dolore scaturisce dal fatto che anche
Dio soffre. Come nella proposta teoretica di Jonas appare un Dio sofferente, un Dio che patisce, il quale
«concedendo alluomo la liberta, ha rinunciato alla sua potenza», ugualmente nelle tesi dellultimo Pareyson
viene in chiaro la figura di un Dio che soffre e che vuole soffrire: «La sofferenza & propria di Dio: divinum est
pati [...]. A cio lo prepara quel tanto di cenotico che inerisce alla creazione, nella quale egli si € ritirato in sé, si
e volontariamente limitato e ristretto per far posto alluomo e alla sua liberta. La liberta umana e cominciata
con un consapevole e volontario sacrificio da parte di Dio |...]. La radice unica del male e del dolore, ch'e il
mistero della sofferenza di cui solo la religione puo sollevare il velo, risiede in questa volonta divina di soffrire
per luomo»”. Queste argomentazioni dischiudono senZaltro l'orizzonte del pensiero tragico; in ogni caso,
tanto per Jonas quanto per Pareyson, il pensare filosofico non appare tanto interessato al problema del
fondamento o allelaborazione di un sistema onnicomprensivo; esso, piuttosto, attento a comprendere il

senso autentico della destabilizzazione esistenziale, & preoccupato di penetrare lirriducibilita del dolore del

1° E appena il caso di ricordare, a questo proposito che gia il Concilio di Costanza, nel 1415, aveva condannato le tesi di
John Wyclif, che avevano ipotizzato un limite alla potenza divina, ribadendo, viceversa, l'idea di Dio come Pantokrator, signore di
tutto.

L. Pareyson, Filosofia della liberta, Il Melangolo, Genova, 1989, p. 32. Su Pareyson: A. Stevenazzi, Il “male” in Dio.
Rivelazione e ragione nell’ultimo Pareyson, Fede & Cultura ed., Verona, 2006; R. Maier, Il male in Dio. Incontro critico con
Pontologia della liberta di Luigi Pareyson, in Petrosino, S., Ubbiali, S. (ed.), Il male. Un dialogo tra teologia e filosofia, Glossa,
Milano,2014, pp. 143-166; F. Russo, La liberta, il male, Dio. Gli ultimi scritti di Luigi Pareyson, in Acta Philosophica, vol. 5 (1996), fasc.
1, pp. 77-94.

2. Pareyson, Filosofia della liberta, cit., pp. 32-33.



mondo senza comporre le scissioni in un ordine ideale. Forse & proprio la consapevolezza che nella

«consofferenza umana e divina il dolore si rivela come l'unica forza che riesce ad avere ragione del male»,

che «fra luomo e Dio non c'é collaborazione nella grazia se prima non c'e stata nella sofferenza; che senza il

dolore il mondo appare enigmatico e la vita assurda; che senza la sofferenza il male rimane irredento e la
. Qs . : o P

gioia inaccessibile»”, forse & proprio questa consapevolezza che costituisce il magico filo d'Arianna per

penetrare la domanda di Giobbe? Forse il paradigma ebraico-cristiano della colpa, con la sua inesauribile

problematicita, va ripensato ancora una volta a partire da questi inusitati orizzonti ermeneutici.

B Ibid, p. 33.



Il presente Brief, che necessariamente sul sito di Emuna esce sia in italiano sia in inglese, costituisce opera
dell’ingegno dell’autore, il quale conserva integralmente i diritti morali e i diritti esclusivi di utilizzazione
economica, ai sensi della Legge 22 aprile 1941, n. 633 e successive modificazioni. L’autore é responsabile delle
versioni italiana e inglese e deve esplicitamente approvarle entrambe anche qualora la traduzione sia, su
sua richiesta, curata dalla Luiss.

Con la difusione del presente documento nella collana Emuna, l'autore concede alla Luiss Guido Carli una
licenza d’uso non esclusiva, gratuita, irrevocabile e illimitata nel tempo, per lutilizzo, la riproduzione, la
traduzione, la difusione, la comunicazione al pubblico e U'archiviazione dell’opera, anche in formato digitale
e mediante strumenti telematici. Le opinioni espresse in tale documento sono da attribuirsi esclusivamente
allautore e non riflettono necessariamente la posizione ufficiale di Luiss Guido Carli né del programma
Emuna. Eventuali rielaborazioni, traduzioni ulteriori, successive pubblicazioni accademiche o editoriali,
nonché qualunque ulteriore utilizzazione sostanziale dell’'opera da parte dell’autore, in forma autonoma o
integrata in nuove opere, dovranno recare idoneo riferimento alla presente versione difusa dal sito di Emuna,
nell’ambito del Luiss Research Center for European Analysis and Policy.



