
  ISSN: 2282-4189 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
 

 
EMUNA Brief 13/2025 
CONOSCENZA DELLE RELIGIONI – 29 ottobre 2025 
Pio Colonnello 
Il problema della teodicea e la kenosi divina  

 
 

 



 1 

 
 
 

         IL PROBLEMA DELLA TEODICEA E LA KENOSI DIVINA  
 

 Pio Colonnello* 
 
 
 
 
 

       Abstract 
 
Oggigiorno, ritorna l’interrogativo: spiegare la teodicea, come spiegare la sofferenza del giusto, ad esempio 
la tormentosa vicenda di Giobbe? Forse la chiave di lettura della sofferenza del giusto può essere nel 
mysterium tremendum divino, nella sperimentazione del mistero di Dio, nell'affermazione che Egli, può 
essere compreso puramente per negativum e perciò il suo vero svelamento è un nascondimento? Uno dei 
tentativi di risposta più interessanti, a riguardo, proviene da Hans Jonas, un pensatore ebraico che ha a 
lungo riflettuto sull’intreccio tra teodicea e kenosi, a iniziare da un'esperienza epocale del Novecento, 
l'olocausto degli Ebrei ad Auschwitz. D’altra parte, non meno sorprendente è la tesi di Luigi Pareyson. Come 
nella proposta teoretica di Jonas appare un Dio sofferente, un Dio che patisce, il quale concedendo all'uomo 
la libertà, ha rinunciato alla sua potenza, ugualmente nelle tesi dell'ultimo Pareyson viene in chiaro la figura 
di un Dio che soffre e che vuole soffrire. 
 
 
Parole chiave: Teodicea, Kenosi, mistero divino 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 2 

 
 
 
 

«ὃς ἐν μορφῇ θεοῦ ὑπάρχΩν οὐχ ἁρπαγμὸν ἡγήσατο τὸ εἶναι ἴσον τῷ θεῷ, ἀλλὰ ἑαυτὸν 
ἐκένΩσεν, μορφὴν δούλου λαβών, ἐν ὁμοιώματι ἀνθρώπΩν γενόμενος· καὶ σχήματι εὑρεθεὶς ὡς 

ἄνθρΩπος, ἐταπείνΩσεν ἑαυτόν, γενόμενος ὑπήκοος μέχρι θανάτου, θανάτου δὲ σταυροῦ» 
 

Fil 2, 7 
 
 

Per focalizzare maggiormente la questione, preferisco partire dal tema della teodicea nel suo nesso 

con l’idea della kenosi divina, giustappunto il concetto paolino della Lettera ai Filippesi. 

Come spiegare la teodicea, come spiegare la sofferenza del giusto, ad esempio la tormentosa 

vicenda di Giobbe1? Forse bisogna credere, con Jaspers, che la «colpa» di Giobbe è alla fine la colpa della 

creatura che non può non incorrere nello scacco e nel naufragio esistenziale2? Oppure si deve ritenere, con 

Camus, che la «colpa» di Giobbe è, in sostanza, l'«assurdo» dell'esistenza3? O ancora, occorre dar ragione a 

Sartre nell'opinare che l'uomo è una «passione inutile»4, che nessuna pace illusoria può consolare, e che solo 

nella coscienza del male e del limite vi è la scoperta della vera identità umana? D'altra parte, se non ci 

lasciamo affascinare dai temi della letteratura esistenziale che ha ripensato, a suo modo, il motivo della 

domanda jobica, resta la domanda: forse la chiave di lettura può essere proprio nel mysterium tremendum 

divino, nella sperimentazione del mistero di Dio, nell'affermazione che Egli, l'inaccessibile, può essere 

esperito puramente per negativum e perciò il suo vero svelamento è un nascondimento? Eppure, il concetto 

di Deus absconditus appare problematico per l'ebraismo. La dottrina ebraica, la Torah, si basa sul 

presupposto che è sempre possibile la conoscenza di Dio, anche se in modo imperfetto, limitato, poiché lui 

stesso ha dato rivelazione di sé e del suo volere. Occorre allora reinterpretare l'intera vicenda di Giobbe a 

partire da altri orizzonti ermeneutici, oggi dopo che sull'esperienza del dolore, della colpa e del negativo 

sono confluiti gli innumerevoli rivoli esegetici della teologia negativa, della teologia dialettica e della teologia 

della crisi. Una delle proposte ermeneutiche più interessanti proviene oggi da Hans Jonas, un pensatore 

 
• Professore Onorario di Filosofia Teoretica, Università della Calabria 
1 La bibliografia sulla questione della teodicea è palesemente sterminata. In questa sede, mi limito a citare alcuni 

importanti studi sul Libro di Giobbe: G. Ravasi, Giobbe, Boria, Roma, 1984; G. Moretto, Giustificazione e interrogazione. Giobbe 
nella filosofia, Guida, Napoli, 1991, p. 115; Domande a Giobbe, a cura di M. Ciampa, Città Nuova, Roma, 1989, p. 84; E. Bloch, 
Ateismo nel cristianesimo, tr. it. di F. Coppellotti, Feltrinelli, Milano, 1971, pp. 159 sgg.; Ph. Nemo, Giobbe e l'eccesso del male, tr. it. 
di A. M. Baggio, Città Nuova, Roma, 1981; G. Mura, Angoscia e esistenza, Città Nuova, Roma, 1982, pp. 123 sgg.; pp. 158 sgg. e 
passim; P. Colonnello, La questione della colpa tra filosofia dell’esistenza ed ermeneutica, Loffredo, Napoli 1995. 

2 Cfr. K. Jaspers, Del tragico, trad. it. di I.A. Chiusano, SE, Milano, 1987, p. 26; cfr. anche Id., La questione della colpa, a 
cura di A. Pinotti, Cortina, Milano, 1996; P. Ricoeur, Finitudine e colpa, a cura di I. Bertoletti, Morcelliana, Brescia, 2021. 

3 È noto come il tema dell’“assurdo” ricorra nelle opere di A. Camus, da Il mito di Sisifo, Opere, a cura di R. Grenier, tr. 
it. di A. Borelli, Bompiani, Milano, 1992, pp. 195-335, a La peste, Opere, cit., pp. 369-615. Su Camus, cfr. A. Bresolin, Sofferente e 
fumatore. Camus e la bilancia di Giobbe, Castelvecchi ed., Roma, 2024. 

4 J.P. Sartre, L’essere e il nulla, tr. it. di G. Del Bo, Il Saggiatore, Milano, 1988, p. 738. 



 3 

ebraico che ha a lungo riflettuto sull’intreccio tra teodicea e kenosi, a iniziare da un'esperienza epocale del 

Novecento, l'olocausto degli Ebrei ad Auschwitz5. 

La domanda di Giobbe, osserva Jonas, è da sempre il problema fondamentale della teodicea. 

Tuttavia, se inizialmente i profeti biblici potevano dare una risposta all'interrogativo di Giobbe con il ricorso 

all'idea di alleanza, ricordando come proprio il popolo, che aveva stretto il patto con Dio, era diventato 

infedele, in seguito, nei secoli di fedeltà che seguirono, nessuna colpa poté essere addotta per legittimare, 

giustificare o almeno spiegare la sofferenza o il male o il negativo: si fece allora ricorso al concetto di 

testimonianza, elaborato dapprima nell'età dei Maccabei e in seguito identificato con il concetto di martirio, 

cioè con il sacrificio del giusto e dell'innocente chiamato «a sopportare lo scandalo del male». Tuttavia, a 

parere di Jonas, nulla di tutto questo può servire a comprendere l'evento epocale di Auschwitz, un'esperienza 

del tutto inedita, che non può essere intesa alla luce delle categorie teologiche tradizionali: «Non vi è più 

posto per fedeltà o infedeltà, fede e agnosticismo, colpa e pena, o per termini come testimonianza, prova, e 

speranza di salvezza e neppure per forza e debolezza, eroismo o viltà, resistenza o rassegnazione. Di tutto ciò 

non sapeva nulla Auschwitz che divorò bambini che non possedevano ancora l'uso della parola e ai quali 

questa opportunità non fu neppure concessa. Chi vi morì, non fu assassinato per la fede che professava e 

neppure a causa di essa o di una qualche convinzione personale»6. Allora, la domanda preliminare da porre 

non può essere altro che questa: «perché Dio permise che ciò accadesse; ma quale Dio poteva permetterlo?». 

Se non si vuole rinunciare tout court al concetto di Dio, occorre allora affidarsi al «rischio» del pensiero, 

tentando cioè l'avventura di ripensare questo concetto in modo completamente inedito, e perciò cercando 

davvero una risposta nuova all'antica domanda di Giobbe. Jonas si avventura pertanto lungo sentieri 

veramente impervi, il cui tratto, non sempre visibilmente tracciato, rinvia alla questione kantiana 

dell'orientamento nel pensiero. 

Jonas propone anzitutto una suggestiva rielaborazione del tema biblico della creazione divina, 

ricorrendo a quella «forma di comunicazione del pensiero che Platone ha ammesso per la sfera che travalica 

il mondo conoscibile» cioè il mito, e del racconto mitico della creazione sviluppa in modo peculiare alcune 

implicazioni teologiche. Prima di tutto acquista rilievo l'immagine di Dio sofferente, ma non nel senso del 

mito cristiano, cioè nel senso di un evento avvenuto una volta per tutte nella storia, vale a dire l'incarnazione 

e la crocifissione di Gesù. La sofferenza in Dio, invece, significa che il rapporto tra Dio e mondo, a iniziare 

dall'atto della creazione, implica per Dio stesso, in qualche modo, la sofferenza. In secondo luogo, il mito 

elaborato da Jonas presenta l'immagine di un Dio diveniente, che è in antitesi con la tradizione platonico-

cristiana della teologia filosofica: qui si ipotizza un Dio «temporalizzato», che difetta di un'essenza 

 
5 Cfr. H. Jonas, Il concetto di Dio dopo Auschwitz. Una voce ebraica, tr. it. di C. Angelino, Il Melangolo, Genova, 1989. 

Su Jonas: C. Manzo, Dalla mistica di Isaac Luria al Dio di Hans Jonas impotente contro il male della Shoah, Elison Publishing, 
Novoli (LE), 2016; F. Fossa, Il concetto di Dio dopo Auschwitz. Hans Jonas e la gnosi, ETS, Pisa, 2014. 

6 Ibid., p. 22. 



 4 

immutabile nell'eternità; gli è che la relazione di Dio con il mondo implica che egli faccia «esperienza di 

qualcosa in uno con il mondo e che il suo proprio essere venga intaccato da ciò che nel mondo “accade e 

tramonta”» 7. Inoltre, accanto all'idea di un Dio sofferente e diveniente prende corpo l'immagine di un Dio 

«che si prende cura, di un Dio che non è lontano e distante e chiuso in sé stesso, ma coinvolto in ciò di cui si 

preoccupa»8. A partire da questi presupposti Jonas avanza l'ipotesi che occorre rinunziare ad uno degli 

attributi assegnati a Dio dalla dottrina tradizionale, vale a dire all'illimitata potenza divina, la quale può 

coesistere con la bontà assoluta solo a patto di una incomprensibilità di Dio o di una sua accettazione come 

mysterium. Solo a cospetto di un Dio del tutto inaccessibile, inattingibile, si può affermare che, nonostante 

egli sia assolutamente buono e onnipotente, tolleri l'esistenza del male nel mondo. Insomma, i tre 

fondamentali attributi divini, la bontà, l'onnipotenza e la comprensibilità, sono in un rapporto che la 

relazione tra due esclude il terzo. Quali sono allora i due concetti veramente essenziali e quale deve essere 

escluso, dopo che nella storia si è verificato un evento come Auschwitz? Certamente, la bontà è coestensiva 

allo stesso concetto di Dio. Anche la comprensibilità non può essere negata, sebbene conosca il doppio 

limite dell'essenza infinita di Dio e della limitatezza umana. Si è già detto che il concetto di Deus absconditus 

– come anche il concetto del Dio assurdo – appare problematico, se non addirittura estraneo all'ebraismo. 

Resta dunque da escludere l'onnipotenza divina: «Durante gli anni in cui si scatenò la furia di Auschwitz Dio 

restò muto. Dio tacque. E ora aggiungo: non intervenne, non perché non lo volle, ma perché non fu in 

condizione di farlo»9. Qui Jonas si allontana dalla più antica dottrina ebraica, ma bisogna comunque 

precisare che egli riferisce l'importanza divina solamente alla realtà fisica. A suo parere, Dio ha rinunciato 

alla sua potenza proprio nel concedere la libertà all'uomo. 

Tutte le argomentazioni di Jonas sembrano comunque convergere in un epicentro morale: esse 

richiamano la piena responsabilità umana nei confronti del male. Allora, la strada della salvezza, e 

l'abbandono della colpa, inizia col tentativo dell'uomo di «fare se stesso a immagine e somiglianza della 

bontà infinita di Dio», non della sua presunta onnipotenza. 

A ben guardare, però, la risposta di Jonas, cioè il suo richiamo all'impotenza di Dio, è del tutto 

opposta a quella offerta nel libro di Giobbe, dove è asserita la pienezza della potenza di Dio creatore. Ma 

Jonas pare suggerire che nel giusto che soffre è dato scorgere Dio stesso che soffre, che compatisce, che 

subisce. 

In ogni caso, la proposta teoretica del pensatore ebraico risulta senz'altro suggestiva e originale; qui 

poco importa che essa risulti distante sia dalla più antica dottrina dell'ebraismo, sia dai canoni dell'ortodossia 

 
7 Ibid., p. 29. 
8 Ibid., p. 30. 
9 Ibid., p. 35. 



 5 

cattolica10; interessa piuttosto la sua ideale consonanza con alcune proposte ermeneutiche contemporanee, 

che pure hanno trattato il tema del negativo o del «non» (la «non»-potenza) o il tema del male in Dio. Mi 

riferisco, in particolare, a Luigi Pareyson e alla chiarificazione, condotta nell'ultima fase del suo pensiero, di 

quella «pietra di scandalo», di quell'elemento sconvolgente che è il «male» in Dio. 

La tesi di Pareyson è che proprio per affermarsi come realtà positiva e vittoria sul male, «Dio ha 

dovuto conoscere la negazione e fare esperienza del negativo», trasformando, nella sua attività creatrice, il 

nulla statico del «non-essere» iniziale nel «nulla attivo» che è il male. Sebbene il male si presenti in lui solo 

come una remota possibilità che nasce già vinta e destituita di ogni tentativo di attualizzarsi. Lasciamo pure 

da parte il problema del nesso tra Luigi Pareyson e l'ultimo Schelling: in realtà, le tesi pareysoniane si 

presentano esplicitamente come una rielaborazione e uno sviluppo della filosofia positiva di Schelling, che 

pure aveva ricondotto a Dio, causa del mondo, la causa dell'imperfezione e del male che il mondo racchiude. 

Non è il caso qui di soffermarsi sul tema dello «stupore della ragione» quale scelta fondamentale del tardo 

Schelling. Vale invece la pena di richiamare, nell'ultima speculazione pareysoniana, il valore e il ruolo della 

sofferenza, che è identificata, non a caso, con l'anima dell'universo, con il respiro stesso del cosmo: «La 

potenza del dolore non si ferma qui [...]. La sofferenza diventa rivelativa: apre il cuore dolorante della realtà e 

svela il segreto dell'essere. Essa insegna che il destino dell'uomo è l'espiazione, e che come più forte del male 

il dolore è il senso della vita e l'anima dell'universo»11. Ma la potenza del dolore scaturisce dal fatto che anche 

Dio soffre. Come nella proposta teoretica di Jonas appare un Dio sofferente, un Dio che patisce, il quale 

«concedendo all'uomo la libertà, ha rinunciato alla sua potenza», ugualmente nelle tesi dell'ultimo Pareyson 

viene in chiaro la figura di un Dio che soffre e che vuole soffrire: «La sofferenza è propria di Dio: divinum est 

pati [...]. A ciò lo prepara quel tanto di cenotico che inerisce alla creazione, nella quale egli si è ritirato in sé, si 

è volontariamente limitato e ristretto per far posto all'uomo e alla sua libertà. La libertà umana è cominciata 

con un consapevole e volontario sacrificio da parte di Dio [...]. La radice unica del male e del dolore, ch'è il 

mistero della sofferenza di cui solo la religione può sollevare il velo, risiede in questa volontà divina di soffrire 

per l'uomo»12.  Queste argomentazioni dischiudono senz'altro l'orizzonte del pensiero tragico; in ogni caso, 

tanto per Jonas quanto per Pareyson, il pensare filosofico non appare tanto interessato al problema del 

fondamento o all'elaborazione di un sistema onnicomprensivo; esso, piuttosto, attento a comprendere il 

senso autentico della destabilizzazione esistenziale, è preoccupato di penetrare l'irriducibilità del dolore del 

 
10 È appena il caso di ricordare, a questo proposito che già il Concilio di Costanza, nel 1415, aveva condannato le tesi di 

John Wyclif, che avevano ipotizzato un limite alla potenza divina, ribadendo, viceversa, l'idea di Dio come Pantokrator, signore di 
tutto. 

11 L. Pareyson, Filosofia della libertà, Il Melangolo, Genova, 1989, p. 32. Su Pareyson: A. Stevenazzi, Il “male” in Dio. 
Rivelazione e ragione nell’ultimo Pareyson, Fede & Cultura ed., Verona, 2006; R. Maier, Il male in Dio. Incontro critico con 
l’ontologia della libertà di Luigi Pareyson, in Petrosino, S., Ubbiali, S. (ed.), Il male. Un dialogo tra teologia e filosofia, Glossa, 
Milano,2014, pp. 143-166; F. Russo, La libertà, il male, Dio. Gli ultimi scritti di Luigi Pareyson, in Acta Philosophica, vol. 5 (1996), fasc. 
1, pp. 77-94. 

12 L. Pareyson, Filosofia della libertà, cit., pp. 32-33. 



 6 

mondo senza comporre le scissioni in un ordine ideale. Forse è proprio la consapevolezza che nella 

«consofferenza umana e divina il dolore si rivela come l'unica forza che riesce ad avere ragione del male», 

che «fra l'uomo e Dio non c'è collaborazione nella grazia se prima non c'è stata nella sofferenza; che senza il 

dolore il mondo appare enigmatico e la vita assurda; che senza la sofferenza il male rimane irredento e la 

gioia inaccessibile»13, forse è proprio questa consapevolezza che costituisce il magico filo d'Arianna per 

penetrare la domanda di Giobbe? Forse il paradigma ebraico-cristiano della colpa, con la sua inesauribile 

problematicità, va ripensato ancora una volta a partire da questi inusitati orizzonti ermeneutici. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 
13 Ibid., p. 33. 



 7 

 

 

 

 

Il presente Brief, che necessariamente sul sito di Emuna esce sia in italiano sia in inglese, costituisce opera 
dell’ingegno dell’autore, il quale conserva integralmente i diritti morali e i diritti esclusivi di utilizzazione 
economica, ai sensi della Legge 22 aprile 1941, n. 633 e successive modificazioni. L’autore è responsabile delle 
versioni italiana e inglese e deve esplicitamente approvarle entrambe anche qualora la traduzione sia, su 
sua richiesta, curata dalla Luiss.  

Con la diFusione del presente documento nella collana Emuna, l’autore concede alla Luiss Guido Carli una 
licenza d’uso non esclusiva, gratuita, irrevocabile e illimitata nel tempo, per l’utilizzo, la riproduzione, la 
traduzione, la diFusione, la comunicazione al pubblico e l’archiviazione dell’opera, anche in formato digitale 
e mediante strumenti telematici. Le opinioni espresse in tale documento sono da attribuirsi esclusivamente 
all’autore e non riflettono necessariamente la posizione ufficiale di Luiss Guido Carli né del programma 
Emuna. Eventuali rielaborazioni, traduzioni ulteriori, successive pubblicazioni accademiche o editoriali, 
nonché qualunque ulteriore utilizzazione sostanziale dell’opera da parte dell’autore, in forma autonoma o 
integrata in nuove opere, dovranno recare idoneo riferimento alla presente versione difusa dal sito di Emuna, 
nell’ambito del Luiss Research Center for European Analysis and Policy.  

 


